Fragments d’histoire de la Franc-macgonnerie

Introduction

Lorsque l’on appartient a une association, a fortiori a une société initiatique, il est, je crois, utile
d’en connaitre quelque peu Uhistoire. Sans prétendre — loin de la — a étre exhaustif sur un sujet
qui a déja mobilisé de nombreux ouvrages, il m’a paru intéressant de présenter ici modestement
guelques éléments de U’histoire de la franc-magonnerie en insistant sur la question de la liberté
de conscience qui est un concept essentiel pour le Grand Orient de France et un.inépuisable

sujet de débat.

Un peu d’histoire

L’Angleterre du XVIleme siecle : une histoire complexe.ct agitée

Au début du XVIlleme siecle UAngleterre sort d’un siecle et demi de luttes, guerres religieuses et
guerres civiles. Au cours du XVII*™ siécle se sont succédé une tentative d’instauration de la
monarchie absolue avec retour au catholicisme qui finira avec ’exécution de Charles 1¢, une
révolution avec tentative de république autoritaire dominée par Cromwell et une invasion pour
s’opposer a un nouveau retour du catholicisme avec Guillaume d’Orange. Enfin le
rattachement de UEcosse en 1707 sous le regne de la reine Anne qui verra la consolidation

d’une monarchie parlementaire.

La Grande Loge de Londres et les Constitutions d’Anderson (1717)

Ainsi en ce début de XllI*™ siécle, le peuple a besoin d’apaisement tandis qu’apparait aux Pays-
Bas et surtout en Angleterre une élite intellectuelle de philosophes et de scientifiques éclairés
qui cherchent a dépasser les querelles religieuses et a comprendre le monde a partir des
observations de la nature en s’affranchissant de dogmes religieux. C’est U'époque des
«Lumieres Anglaises » quasi contemporaines du mouvement philosophique des Lumieres en

France.

IL faut citer dans ce mouvement d’ouverture des idées la Royal Society fondée en 1660 et dont
Newton a assure la présidence de 1703 a 1727. Cette institution regroupe de nombreux savants
et Le physicien et pasteur protestant Jean-Théophile Désaguliers, ami de Newton et de
Montesquieu, en fait partie. Descendant de Huguenots francais réfugiés en Angleterre au
moment de la révocation de UEdit de Nantes, Il sera Uinspirateur et principal contributeur des

Constitutions dites d’Anderson.

C’est dans cette ambiance de renouveau intellectuel que se créent de petits groupes de

réflexion qui se réunissent dans des tavernes londoniennes et qui se dénomment « Loges » en

Version intégrale, planche d’'un membre de la loge le Coeur et [’Esprit, Orient de Voiron



référence aux associations de métiers qui avaient cours a U'époque des batisseurs des

cathédrales.

En 1717, 4 loges londoniennes du nom des tavernes dans lesquelles elles ont coutume de se
réunir’, décident de se lier ensemble. Elles tiennent leur premiére assemblée de Grande Loge le
jour de la Saint-Jean d’été, le 24 juin 1717, a Uauberge «L’Qie et le Gril». La Grande Loge de

Londres est née.

La succession des Grands Maitres dans les toutes premieres années de cette obédience est
assez mal connue. Il semble que Desaguliers ait tenu ce poste en 1719, pendant un an
seulement, mais son influence intellectuelle est indéniable. Il ressent le besoin d’élaborer un
texte qui donnera corps aux principes de base de cette Franc-magonnerie et c’est Anderson,
pasteur presbytérien d’origine écossaise, qui écrira le fameux texte des «Constitutions »,
probablement sous la supervision de Desaguliers. Il sera publié sous;sa premiere forme en
1723. Examinons larticle premier de ces constitutions intitulé: « Concernant Dieu et la

Religion », je le cite :

«Un MACON estobligé par sa Tenure d'obéir a la Loi morale et s'il comprend bien l'Art, il ne sera
jamais un Athée stupide, ni un Libertin irréligieux. Mais, quoique dans les Temps anciens les
Macons fussent astreints dans chaque pays d'appartenir a la Religion de ce Pays ou de cette
Nation, quelle qu'elle fat, il est cependant considéré maintenant comme plus expédient de les
soumettre seulement a cette Religion que tous les hommes acceptent, laissant a chacun son
opinion particuliére, et qui consiste a étre des Hommes bons et loyaux ou Hommes d'Honneur
et de Probité, quelles que soient les Dénominations ou Croyances qui puissent les distinguer;
ainsi, la Magonnerie devient le Centre d'Union et le Moyen de nouer une véritable Amitié parmi

des Personnes quieussent dii demeurer perpétuellement Eloignées. » fin de citation.

On voit que Uattitude vis-a-vis de la religion est extrémement souple. Cela correspond a ce que
Uon a appelé le latitudinarisme et que Voltaire résumait en disant : « Que chacun aille a Dieu par

le chemin_qui lui plait ».

LaGrande Logeide Londres commence ainsi son essor sous U'ceil bienveillant de la Royal Society
et de lintelligentsia proche du pouvoir royal: en 1721 le Duc de Montagu prend la Grande
Maitrise, suivi du Duc de Wharton en 1723.

La Grande Loge de Londres va se développer, comptant de nombreuses nouvelles loges dans
ses rangs et elle prend en 1738 le titre de «Grande Loge d’Angleterre ». Elle profite de cet
événement pour réviser légerement les Constitutions d’Anderson dans le souci de s’agréger de
nouvelles loges. Elle reprend Uarticle 1 dans un sens religieux plus précis faisant référence a la

figure symbolique de Noé et qualifiant le Franc-macgon de « noachide », ¢c’est-a-dire descendant

T At the Goose and Gridiron, At the Crown, At the Apple Tree, At the Rummer and Grapes

Version intégrale, planche d’'un membre de la loge le Coeur et [’Esprit, Orient de Voiron



de Noé. Je cite :

« [les francs-macons] s’accordent tous sur les trois grands articles de Noé, et c’en est assez

pour préserver le ciment de la loge. Ainsi la macgonnerie est le centre de leur union »

On peut donc y voir déja un glissement d’une référence trés générale a une forme de
transcendance vers une évocation plus précise d’un patriarche biblique en la personne de Noé.
Cette tendance vers des exigences religieuses de plus en plus précises allait se poursuivre au

fildu temps.

La querelle des « Anciens » et des « Modernes »

Cette premiere Grande Loge d’Angleterre élitiste et libérale, adepte de la « religion naturelle » va
en fait se heurter a un nouveau mouvement magonnique bien différent. Il est essentiellement
issu d’émigrés catholiques irlandais chassés de leurs pays par les lois anticatholiques prises
par Guillaume d’Orange au tout début du XVIII*™ siécle. Ces lois qui privent les catholiques
irlandais de leur travail créent une immigration importante vers 'Angleterre d’une population
pauvre et tres croyante qui se tourne vers les emplois du batiment tres recherchés a cette
époque. Rappelons que Londres n’a pas encore été completement reconstruit apres le terrible
incendie de 1666.

C’est au sein de cette population modeste, industrieuse et tres religieuse que vont se constituer
de nouvelles loges sous Uimpulsion d’anciens dignitaires de la Grande Loge d’Irlande. Ces
nouvelles loges composées de nombreux ouvriers et compagnons béatisseurs vont tout
naturellement se revendiquer comme descendant d’une tradition opérative de béatisseurs
remontant au moyen-age, se disant héritiers de Uantique Loge d’York et de sa Charte
d’Aethelstan datant de ’an 929!

Ces loges vont se constituer en Grande Loge en 1751, sous le nom de « Grande Loge des
Anciens ». Cette nouvelle Grande Loge se dote également d’une constitution dont la tonalité est
bien différente de celle des Constitutions d’Anderson. Nous pouvons en juger par ses premieres

lignes qui s’énoncent ainsi :

«Un magon-est obligé, par sa tenure, a croire fermement a la Vraie Révélation du Dieu Eternel
ainsi qu’aux Ecrits Sacrés que les Dignitaires et Péres de I’Eglise ont compilés et publiés a

l’'usage des Hommes de Bien ».

La croyance stricte au Dieu des Chrétiens est ainsi formulée haut et fort dés les premieres lignes
de cette Constitution des Anciens, bien loin du latidunarisme des Constitution d’Anderson
portées par la Premiere Grande Loge d’Angleterre qui sera désormais familierement désignée
sous le nom de « Grande Loge des Modernes », méme si elle a été constituée formellement 34

ans avant la « Grande Loge des Anciens ».

Version intégrale, planche d’'un membre de la loge le Coeur et [’Esprit, Orient de Voiron



Dés lors, la concurrence agressive entre ces deux Grandes Loges anglaises, connue sous le nom
de « querelle des Anciens et des Modernes » était inévitable. Elle dura 62 ans : de 1751 a 1813.
Elle opposa en fait deux visions de Franc-maconnerie : Uune plutot élitiste et libérale, l'autre

plus dévote et populaire.

Dans un premier temps, les «Modernes» traitérent les «Anciens» avec mépris et une
condescendance assez peu fraternelle. Cependant, progressivement les « Anciens », grace a
Uappui de la Grande Loge d’Irlande et de la Grande Loge d’Ecosse, grace aussi quelques
dignitaires écossais qu’ils avaient réussis a convaincre (les Ducs d’Atholl par exemple) et en
pratiquant un certain prosélytisme, les « Anciens » réussirent a se développer: Ils parviennent
méme a constituer un plus grand nombre de loges que les « Modernes ». De 36loges en 1754 ils
progressent a 180 loges en 1793 et 260 en 1813. A ce moment, les « Modernes » qui s’étaient
lancés dans un colteux projet de batiment grandiose pour abriter leur siege (le Freemasons
Hall) se retrouvaient en difficultés financiere, ce qui les incitaient a augmenter le nombre de
freres. Parallelement, le contexte politique avait évolué et au nom de lasécurité de UEtat le droit
d’association était remis en cause car le Royaume Uni en guerre contre la France
Napoléonienne craignait Uespionnage. Dans ces conditions et sous ces pressions les
«Anciens » et les «Modernes » décidaient en 1799 le principe d’une négociation en vue de
Cunion qui commengait par la constitution d’une association unique présidée par le Duc de
Sussex, membre de la famille royale ce qui permettait notamment d’éviter Uinterdiction de

réunion qui frappait toutes les autres associations.

Le processus de fusion des « Anciens » et des « Modernes » allait durer 14 ans et se terminer par
la disparition des deux Grandes Loges et la création de la Grande Loge Unie d’Angleterre le 27
Décembre 1813.

La Grande Loge Unie d’Angleterre : défaite de la Liberté de Conscience
Bien entendu, la Grande Loge Unie d’Angleterre (GLUA) se dote d’une constitution qui est

promulguée en 1815. Elle précise dans son article 1°" a propos du franc-magon :

«[...] De tous les Hommes, il doit le mieux comprendre que Dieu voit autrement que ’Homme
car ’Homme voit ’apparence extérieure alors que Dieu voit le cceur. [...] Il n’est pas exclu de
[’Ordre, pourvu qu’il croie au Glorieux Architecte du ciel et de la terre et qu’il pratique les devoirs

sacrés de la morale... »

Sans ambiguité, nous avons affaire a un engagement théiste qui s’exprime par une référence

explicite a un Dieu personnifié « qui voit le coeur » et en qui on demande explicitement de croire.

Ainsi la fusion des « Anciens » et des « Modernes » se solde par une défaite de ces derniers qui
abandonnent la liberté de conscience qui restait compatible avec la formulation de 1723

compte tenu du contexte historique ou U'athéisme était impensable.

Version intégrale, planche d’'un membre de la loge le Coeur et [’Esprit, Orient de Voiron



De plus, la GLUA s’arroge alors unilatéralement le droit de ne reconnaitre comme franc-macgon
que les membres de loges appartenant a des obédiences adhérant aux termes de cette

constitution.

Par la suite, la GLUA qui existe toujours aujourd’hui devait modifier sa constitution par deux fois
en 1929 et en 1989 sans pour autant abandonner le critére pour étre reconnu franc-macon de la

croyance explicite en Dieu appelé « Etre supréme » ou « Grand Architecte de 'Univers ».

Et le Grand Orient de France dans tout cela ?

Préhistoire et début de U'histoire
Le Grand Orient de France nait en 1773 sur les cendres de la premiere Grande Loge de France
avec pour spécificité, exceptionnelle a 'époque, d’imposer la désignation des Vénérables par

un processus d’élection par les membres de la Loge.

Jusqu’en 1848 le GODF n’a pas de Constitution. Il dispose seulement d’un Reglement Général

qui précise le fonctionnement des Loges.

Mais en 1848, une commission nationale remet un rapport intitulé : « Comment rendre a la
Macgonnerie son caractere religieux qui lui est propre». Elle débouche sur un projet de

constitution qui est voté au Convent de 1848 et qui stipule dans son article premier :

« La Franc-maconnerie, institution éminemment philanthropique, philosophique et progressive

a pour base l’existence de Dieu et 'immortalité de ['dme ».

Nous sommes a une époque ou la domination idéologique de UEglise est encore forte et ce texte
est parfaitement en accord avec les «landmarks» c’est-a-dire les regles instituées

unilatéralement parla GLUA pour reconnaitre une obédience magonnique.

Cependant, progressivement des freres de plus en plus nombreux vont trouver cette
formulation vraiment dogmatique et au convent de 1865 la formule de Uarticle premier va étre

modifiée de la maniére suivante :

«Le franc-macgonnerie [...] a pour principe Uexistence de Dieu, ’immortalité de [’ame et la
solidarité humaine. Elle regarde la liberté de conscience comme un droit propre a chaque

homme et n’exclut personne pour ses croyances ».

Ou U'on constate que la seconde phrase est en totale contradiction avec la premiere !

La révolution de 'adogmatisme (1877)

Nous sommes a une époque particulierement troublée politiquement en France et la Franc-
maconnerie n’est pas imperméable aux courants qui traversent la société. Le second empire
est institué depuis le coup d’état de Louis-Napoléon Bonaparte en 1851 qui aprés un plébiscite

devient UEmpereur Napoléon lll. La colonisation et les guerres intra-européennes font rage. En

Version intégrale, planche d’'un membre de la loge le Coeur et [’Esprit, Orient de Voiron



1870 la guerre contre la Prusse tourne a la catastrophe. Napoléon lll est battu a Sedan. Il doit
abdiquer et un gouvernement provisoire qui préfigure la IlI*™ République est instituée. Paris
menacé résiste en formant la Commune de 1871 qui sera réprimée dans le sang, tandis que la
France abandonne UAlsace et la Moselle en échange de la paix avec la Prusse. La troisieme
République prend son essor en 1875 et la lutte contre le pouvoir de UEglise catholique qui
soutient le rétablissement de la monarchie devient centrale. Les futures lois sur 'école laique
(loi Ferry 1881) se préparent. De nombreux fréres sont engagés dans ce renouveau Républicain
et cette croyance en Dieu affichée dans Uarticle premier de la constitution les exaspere. A partir
de 1869 des propositions de modification de la Constitution du GODF sont présentés chaque

année sans aboutir jusqu’en 1877.

En 1877 c’estencore a un pasteur protestant, le frere Frédéric Desmons, que revientla tache de
défendre devant le Convent un voeu supprimant de la constitution la réeférence a Dieu. Il le fait
par un discours si brillant qu’il emporte enfin 'adhésion du.Convent. Le premier paragraphe de

Uarticle premier de la constitution écrit en remplacement est alors rédige ainsi :

«La Franc-macgonnerie, institution essentiellement philanthropique, philosophique et
progressive, a pour objet la recherche de la vérité, [’étude de la morale universelle, des sciences
et des arts et de l’exercice de la bienfaisance. Elle a pour principe la liberté absolue de

conscience et la solidarité humaine ».

C’était, on le voit, un texte tres proche de celui que nous connaissons aujourd’hui. Le texte
actuel, plus synthétique fut voté en 1884. C’est la phrase suivante de larticle 1 : « Considérant
les conceptions métaphysiques comme etant du domaine exclusif de [’'appréciation individuelle
de ses memobres, elle se refuse a toute affirmation dogmatique » qui explicite la disparition de la
référence a Dieu. Elle peut paraitre un peu mystérieuse a certains FF.. ou SS."., elle est en fait
la trace de ce choix de notre Obédience de laisser ses membres totalement libres de leurs
options métaphysiques. En conséquence laréférence au Grand Architecte de 'Univers disparait
alors des rituels et des courriers officiels du GODF. Son usage reste cependant aujourd’hui

encore possible pour les loges qui le souhaitent.

Larupture avec la GLUA et la question de la régularité des
loges

Cette disparition de la référence a Dieu dans la constitution du GODF allait faire U'effet d’un coup
de tonnerre dans la galaxie magonnique internationale de U'époque. La Grande Loge Unie
d’Angleterre considérant que la croyance en un étre supréme faisait partie des « landmarks »
absolus et éternels de la Franc-maconnerie déclarait le GODF obédience irréguliere. Cela

signifiait en pratique que les membres du GODF n’étaient plus reconnus comme des freres et

Version intégrale, planche d’'un membre de la loge le Coeur et [’Esprit, Orient de Voiron



n’étaient plus admis en tant que visiteurs dans les loges de la GLUA, ce qui est toujours le cas

aujourd’hui.

Sur le plan international, a partir de ce moment ou le GODF s’affranchissait de cette croyance
obligatoire en un étre supréme, la GLUA demandait a toutes les obédiences du monde qu’elle
reconnaissait (les obédiences dites « régulieres ») de cesser toute relation avec le GODF. C’est
donc un véritable schisme qui avec cette position de la GLUA allait s’installer dans le paysage
magonnique international et qui demeure aujourd’hui. En effet, le GODF méme- s’il était
précurseur n’allait pas rester seul dans cette position de respect absolue de.la liberté de
conscience. En France et méme dans plusieurs pays étrangers, de nouvelles obédiences
allaient se créer sur cette position dite « adogmatique ». Citons notamment en France le Droit
Humain, la Grande Loge Féminine de France, la Grande Loge Magonnique Universelle, la Grande

Loge Maconnique Francaise.

En France, seule la Grande Loge Nationale Frangaise (créée en 1913) fait référence dans sa
constitution a la croyance impérative en un étre supréme appelé Grand Architecte de U'Univers
et en fait 'un de ses criteres d’admission. Elle est enconséquence la seule obédience frangaise

reconnue par la GLUA.

Le monde magonnique est ainsi divisé depuis 1877 et aujourd’hui encore entre la magonnerie
dite « adogmatique » qui respecte completement la liberté de conscience et la magonnerie dite

«réguliere » selon les termes de la GLUA; qui impose une vision philosophique théiste.

Conclusion : la franc-magonnerie adogmatique n’est-elle pas
en fait la vraie héritiere de la Grande Loge de Londres ?

Pour conclure revenons aux premieres constitutions d’Anderson de 1723 que nous évoquons
d’ailleurs dans notre rituel de référence du GODF a 'ouverture des travaux. Il y est demandé
seulement aux Francs-magons de - je cite — « les soumettre seulement a cette Religion que tous
les hommes acceptent, laissant a chacun son opinion particuliére, et qui consiste a étre des
Hommes bons et loyaux ou Hommes d'Honneur et de Probité, quelles que soient les
Dénominations ou Croyances qui puissent les distinguer ». N’est-ce pas ce que nous, Francs-
macgons du Grand Orient de France, faisons en affirmant notre «liberté absolue de

conscience » ?

Alors, mes Freres, mes Sceurs qui est le plus fidele a Uesprit d’origine de la Franc-macgonnerie :
nos obédiences adogmatiques ou les obédiences qui se qualifient de « réguliéres » et qui exigent

de leurs membres la croyance en un Dieu unique, Uimmortalité de ’ame, voire la résurrection ?

Je vous laisse juges.

Version intégrale, planche d’'un membre de la loge le Coeur et [’Esprit, Orient de Voiron



