
 

Planche d’un membre de la loge le Cœur et l’Esprit, Orient de Voiron 

« La Beauté sauvera le monde »  

Dostoïevski 
 

« La beauté sauvera le monde » 

C’est en lisant cette affirmation ou plutôt ce testament de Dostoïevski que mon esprit s’est mis 

à voyager. Comment l’auteur de « La maison des morts », ce terrible récit qui relate 

l’emprisonnement du célèbre romancier russe dans un bagne de Sibérie où il resta enfermé de 

longues années après avoir été gracié in extremis sur les lieux de son exécution ; comment cet 

homme atteint de crises d’épilepsie, malmené par un père violent et tyrannique, ayant vu plus 

tard mourir sa fille, comment Dostoïevski ruiné par la passion du jeu, a-t-il trouvé dans les 

humiliations, dans la souffrance, dans la misère un sens à la vie. 

En même temps que ces réflexions agitaient ma pensée, un complice du destin m’offrit le 

dernier livre de Boris Cyrulnik intitulé : « De chair et d’âme ». Pour ce neuropsychiatre, les 

« chemins de vie » passent par une crête étroite entre toutes les formes de notre vulnérabilité, 

entre le bonheur et la tristesse, entre le plaisir et la souffrance, entre le noir et le blanc, puis-je 

ajouter entre le bien et le mal, le beau et le laid.  

L’auteur démontre surtout que l’on peut découvrir en soi les moyens qui permettent de 

surmonter les aléas de la vie et d’aller de l’avant, tout en gardant la mémoire de ses blessures.  

Dans ces conditions ne pourrait-on pas aller à la rencontre d’une « émotion esthétique 

salvatrice », d’un désir de beauté pour oser affirmer, comme Dostoïevski que « la beauté 

sauvera le monde » ?  

Mais ce postulat n’est pas simple et il nous faut surtout délimiter un sujet tentaculaire ? 

Car la beauté offre mille visages. 

Pour les philosophes c’est une catégorie de la pensée humaine avec le vrai, le juste, le bien. 

Pour la psychologie, le beau est une expérience première et une expérience vitale. 

Où est la vraie beauté : est-elle visible ou secrète, est-elle la même dans tous les temps, dans 

toute les civilisations ou dans toutes les consciences ?  

A quoi sert-elle ? Ne serait-elle pas plutôt ornementale ou facultative ? Notre rituel dit lui-

même : « Que le beauté l’orne ! ». Serait-ce donc un accessoire ornemental ?  

Quoiqu’il en soit, pour nous sa place est au centre du Temple, à côté de la force et de la 

sagesse, marquant les angles limite de l’espace sacré autour duquel nous poursuivons notre 

circumambulation initiatique.  



 

Planche d’un membre de la loge le Cœur et l’Esprit, Orient de Voiron 

En quoi la Beauté concerne-t-elle un Franc-maçon ?   

I – première partie : Les paradoxes de la beauté /la Beauté des apparences/Les apparences 

de la Beauté 

Il existe une beauté des apparences à laquelle nous sommes sensible mais elle dépend des 

modes, du hasard, des cultures, des individus. Les beaux objets ne font guère l’unanimité. On 

pourrait souvent classer la beauté au rang des futilités, des vanity-schow ou des salons de 

beauté. 

La beauté reste aussi trop souvent un leurre. On se souvient de Don Juan et de la beauté du 

Diable ; on songe aussi à Narcisse amoureux de sa propre image dans laquelle il se noie. Les 

massacres et le désastre de la guerre de Troie ne sont-ils pas dûs aux rivalités engendrées par 

les charmes d’une femme : la Belle Hélène  

Faut-il croire comme le disait Stendhal que la « La beauté n’est que la promesse du bonheur » et 

que parfois elle devient source de malheur ?  

Citons la première strophe de l’Hymne à la beauté de Baudelaire, (Spleen et idéal)  

«Viens-tu du ciel profond ou sors-tu de l’abîme  

O Beauté ? Ton regard infernal et divin, 

Verse confusément le bienfait et le crime, 

Et l’on peut pour cela te comparer au vin. » 

Mais il ne s’agit pas non plus de contempler un « astre inaccessible suspendu dans un ciel 

idéal ». Ni de plonger dans un état de délectation entre initié pour échanger de « beaux 

sentiments » en écoutant la charme discret d’un récital privé réservé à une élite.  

Ne nous payons pas de mots ! Comment oublier avec quelques roucoulades les difficultés de  

l’homme moderne déboussolé au cœur de cette civilisation urbaine aux miroitements 

techniques qui l’attirent vers des illusions virtuelles en même temps qu’elle l’éloigne de la 

beauté de la nature.  

Égarée au milieu de la Grande Ville la conscience humaine est constamment assaillie par la 

laideur, la peur, la fascination du mal. En proie à la violence, à l’injustice, à la maladie, aux 

menaces planétaires, avons-nous sérieusement le temps et l’esprit de nous congratuler autour 

d’un thème à première vue dérisoire, subjectif, qui nous donne l’air de nous réfugier entre la 

politique de l’autruche et la méthode Coué.  

Ne serait-il pas plus sérieux de parler du mal, de la souffrance, des drames ? La grisaille, la 

perversion, l’horreur se vendent bien et inspirent avec succès la littérature, les œuvres d’art, le 

cinéma, la presse… J’ai pu constater moi-même que les écoles de la guerre sont beaucoup plus 

faciles à défendre que les écoles de la paix. 



 

Planche d’un membre de la loge le Cœur et l’Esprit, Orient de Voiron 

Je sais, nous savons la misère du monde : j’ai vu de près comment la désespérance des enfants 

ou des adolescents élevés dans des quartiers sordides peut les conduire parfois à la révolte, à la 

violence, à la destruction ; j’ai vu les vies souillées par les guerres, les déportations, les 

génocides ; j’ai croisé les regards et les paroles de ceux qui restent de longs jours derrière la 

laideur des murs des prisons dans des conditions trop souvent humiliantes et indignes ; j’ai 

mesuré la déchirure hideuse de la chair torturée par la souffrance des malades et les tourments 

de l’âme humaine qui voit soudain ses jours et ses nuits basculer en enfer.  

Mais est-ce vraiment dans cette contemplation négative et hypnotique que nous pouvons 

trouver la force et la sagesse de nous rendre utile, de nous engager, de nous battre pour défendre 

les Droits Humains.  

Voilà comment, en ce beau mois de mai vénéré par les poètes, les peintres, les amoureux, 

comme la temps de l’éternel retour, de la liberté, du soleil, pourtant j’ai décidé de faire une cure 

de lumière en me plongeant au creux de la beauté comme on se plonge dans les eaux d’une 

source encore innocente. J’ai décidé de m’offrir, de nous offrir une hymne à la chance inouïe 

que nous avons de vivre, en captant l’éclat de ce qui nous est offert chaque jour à travers nos 

sens, à travers nos cœurs, à travers nos consciences : car la beauté est tour à tour sensation, 

émotion et enfin idéal.  

Mais il ne suffit pas de rester la bouche en cœur en prétendant que le Beau est beau, il nous faut 

maintenant rechercher en quoi la beauté est une véritable Valeur maçonnique au même titre 

que le sont la force ou la sagesse. 

2ème partie : Les vertus de la Beauté  

Il me semble que la Beauté apparaît souvent de manière désintéressée, dans les moments 

quotidiens les plus courants, dans le monde tel qu’il est. Le beau ne sert à rien, il s’impose sans 

qu’on puisse le démontrer. N’importe quel homme de n’importe quelle culture peut le 

reconnaître, l’affirmer, et vouloir le partager. On se heurte alors aux objections de la variété des 

beaux objets. Pourtant on peut, dans toute les langues, s’écrier : « Que c’est beau ! »  

« Que c’est beau ! » lorsqu’un rayon de lumière vient jouer à travers les branches d’un arbre, 

lorsqu’on voit jaillir l’arc en ciel après l’orage, lorsque chante un ruisseau. 

Ce qui nous touche alors, c’est la singularité de l’instant, de l’être, de l’objet. Une pierre, une 

fleur, un oiseau, la main d’un enfant sont uniques et l’instant où ils nous émerveillent est unique 

lui aussi.  

Chaque créature n’a pour mission que de se réaliser dans sa plénitude. Nous ne demandons rien 

d’autre à la rose que de s’accomplir en temps que rose : elle croît, s’épanouit, parfume, puis elle 

décline avant de retourner à la terre pour renaître en une autre rose. C’est en cela que nous la 

trouvons belle. Or, cette singularité qui concerne tout ce qui nous entoure, nous ne la percevons 



 

Planche d’un membre de la loge le Cœur et l’Esprit, Orient de Voiron 

que si nous avons gardé une sorte d’innocence, de naïveté, de tendresse, d’humilité. Il arrive 

que les difficultés de la vie émoussent cette faculté d’émerveillement : nous devons alors 

refaire nos premiers pas pour retrouver un regard d’enfant devant  le premier matin du monde 

qui renaît chaque jour. Un jour, l’un de mes petits enfants m’a guidé sur le chemin : nous nous 

promenions ensemble dans un jardin et à chaque instant, à chaque pas il pointait son doigt vers 

une fleur, vers un papillon, vers un oiseau et me disait : « Tu as vu Mimi, c’est beau ! ».  

C’est vrai que la vie n’est pourtant pas grand-chose : ce n’est que la rencontre fortuite de 

quelques éléments chimiques qui ont fait naître un épiphénomène, une sorte de « moisissure » 

croissant à la surface d’une petite planète bleue perdue au milieu d’un océan de galaxies. Mais 

c’est aussi ce hasard ou cette complexité qui ont créé de l’esprit, de l’imagination, de la 

conscience et la vie a perpétré les lois de transmission en même temps que nous la trouvions 

encore plus belle.  

Je n’ai gardé en mémoire qu’une citation de Karl Marx qui a prétendu que si nous étions 

attentifs nous entendrions pousser le brin d’herbe. A lire les astrophysiciens et en particulier Tri 

Xuan Tuan, le cosmos est vibrant lui aussi et laisse entendre à ceux qui patiemment l’écoutent, 

une mélodie secrète. Je me souviens avoir été très émue de découvrir un jour que des 

chercheurs avaient découvert que les champs de granit émettent eux aussi les sons de leur 

longue et lente transformation. L’herbe, l’étoile, le granit sont beaux parce qu’ils vibrent, vivent 

et se transforment comme nous. Chaque particule, chaque grain de poussière est riche de 

l’héritage du passé et des promesses du futur. Chaque instant est en soi un évènement éternel et 

en même temps exceptionnel. 

« Que la joie soit dans nos cœurs ! » 

Car en contemplant l’énigmatique beauté de l’univers, nous éprouvons de la Joie. Une joie 

piquée d’une pointe d’émotion, celle qui accompagne les grands mystères attachés à notre 

existence. Parfois nous éprouvons un pincement au cœur ; il nous arrive d’avoir des larmes aux 

yeux, des frissons, des battements de cœur, et même des moments d’extase. Pourquoi ?  

Dans ces moments de plénitude nul ne peut retenir ni le temps, ni la beauté qui glissent entre 

nos doigts ; et les clichés qui tentent fébrilement de fixer l’enfance, les cimes enneigées ou un 

baiser d’amour sont loin de les remplacer.  

« Que l’amour règne parmi les hommes ! » 

Au sentiment d’éternité, se mêle le goût de l’éphémère, au miracle de la vie se mêle la fatalité 

inexorable de la mort. Ainsi la beauté contient-elle dans sa simplicité insaisissable, le tragique 

de l’existence humaine sauf si notre sens du sacré ne nous conduit à voir la vie comme une 

grande chaîne d’union dont les liens et les transformations nous apportent la vision 

réconfortante d’une reliance de tout l’univers. 



 

Planche d’un membre de la loge le Cœur et l’Esprit, Orient de Voiron 

 « Il n’y a qu’un seul amour, celui des vivants et celui des morts. Nous sommes entre l’alpha 

et l’oméga » 

Les philosophes de l’Antiquité considéraient que le sacré se trouvait lié à la beauté. Au 

troisième siècle, Plotin, héritier du néoplatonisme, ne nie pas qu’une pierre ou un arbre puissent 

être beaux, mais pour lui, ils ne le sont que dans la mesure où ils sont sculptés par la Lumière. 

Pour lui c’est la lumière, manifestation du divin, qui donne forme et beauté au monde et l’artiste 

habité d’une parcelle de lumière, organise et concilie les détails d’une réalité chaotique qu’il 

transforme, en se référant à une forme intérieure, à un modèle idéal inscrit dans les profondeurs 

de son être. Le beau n’est pas dans une forme déterminé à l’avance mais il naît en même temps 

que toute participation humaine à la création.  

Il ne serait donc pas en dehors de nous : à l’instar du juste ou du vrai, il serait inscrit dans la 

nature humaine ? Or c’est très curieusement, ce que démontre aujourd’hui certains chercheurs 

et parmi eux le neurobiologiste Damasio. 

La beauté serait donc gravée dans l’ontologie de l’être et l’homme la porterait comme un désir, 

comme une mission, comme sa participation à la création ? Dans cette perspective, on peut 

envisager que la créativité sous toutes ses formes concourt à l’unité du monde. La beauté 

induit un mode de connaissance, de reconnaissance et l’artiste, le poète, le jardinier, l’artisan, 

l’enfant en le recréant, en le récréant, donnent un sens au monde.  

 L’expérience du beau devient alors un exercice spirituel nécessaire, un lieu de ressourcement. 

Il implique l’initiation de l’être en vue d’une quête de sa perfection intérieure : « Reviens en 

toi-même et regardes : si tu ne vois pas encore la beauté en toi, fais comme le sculpteur d’une 

statue qui doit devenir belle ; il enlève une partie, il gratte, il polit, il essuie, jusqu’à ce qu’il 

dégage de belles lignes dans le marbre (…) et ne cesse pas de sculpter ta propre statue.» 

(Ennéades, de Plotin)  

Voir, entendre, humer, goûter caresser recevoir et de surcroît nous émouvoir tout en accueillant 

la beauté. Recueillir en chaque instant ce qu’il contient d’unique, de miraculeux, d’éphémère. 

Devenir, comme le dit étonnamment Laozi l’un des ancêtres du Taoïsme : devenir « le ravin du 

monde », avec le risque se laisser aller à être heureux ou malheureux. Etre comme une 

cathédrale  qui transforme la lumière et la laisse jouer sur la pierre pour en faire une oeuvre 

d’art. Prendre le temps d’être là pour pouvoir renvoyer au monde qui nous entoure cette 

chaleur, cette lumière intérieur faite d’émerveillement, de curiosité, de reconnaissance. A 

l’instar de notre souffle qui ne cesse d’aller et de venir, de la naissance à la mort, que la 

contemplation du monde soit la source de notre force et de notre sagesse intérieure.   



 

Planche d’un membre de la loge le Cœur et l’Esprit, Orient de Voiron 

Voilà pourquoi il nous faut « habiter poétiquement » la terre, et lorsque nous nous écrions 

« c’est fabuleux, c’est merveilleux, c’est divin ! » nous nous faisons l’écho de la trace  inscrite 

en nous depuis la nuit des temps.  

En fait, cette aspiration universelle à la beauté, héritage commun entre tous les hommes, a 

contribué et contribue, à amplifier le développement de la conscience.  

La culture ne peut se concevoir sans aspiration au beau, c’est un de nos liens les plus fort avec 

l’humanité toute entière. Dans son ouvrage intitulé : L’homme ce roseau pensant, essai sur 

les racines de la nature humaine, Axel Kahn montre comment « L’art et le sens du beau tissent 

des liens sociaux essentiels.» 

La beauté éprouvée devant un désert de sable, devant une mer limpide, est indépendante de 

toute éducation esthétique. Notre cerveau est programmé depuis nos lointains ancêtres pour 

répondre à ces perceptions par une sensation commune de bien-être, de satisfaction apaisante, 

de plaisir. Ces conditions sont favorables à l’enrichissement du psychisme humain. Elles 

auraient donc été sélectionnées et auraient permis le développant de la créativité autour 

d’émotions partagées : on comprend alors que ces conditions ont été propices à la cohésion 

sociale. La perception de la beauté est donc un facteur essentiel de la socialisation. L’émotion 

esthétique partagée et traduite dans des productions artistique ou créatives, ont généré un 

enrichissement de la pensée symbolique des groupes humains et on permis l’avènement de 

l’homo faber, de l’homo symbolicus, de l’homo economicus. 

« Que la paix règne parmi les hommes ! » 

La présence du Beau continue d’agir entre nous comme un facteur d’harmonie.  Nous 

éprouvons toujours le besoin d’échanger nos impressions devant les paysages, les jardins, les 

nuages, mais le beau se glisse aussi dans nos gestes, nos coutumes, nos rituels sociaux. C’est 

en son nom que nous  créons un beau décor, une belle lettre, une belle table, un beau monument, 

pour partager des émotions avec les autres. Le Beau, comme le religieux ou les mythes 

fondateurs, contribue aux échanges culturels, spirituels, marchands. Il fabrique de l’émotionnel 

qui rassemble ; ils fondent des raisons consensuelles pour vivre ensemble ; il exprime la 

singularité créatrice d’un groupe humain. Il participe au sentiment esthétique et aux artefacts 

qui le mobilisent.  

Mais la beauté est aussi synonyme de bonté : car la Bonté est belle. « Je ne reconnais en aucun 

homme d’autres signes de supériorité que la bonté. Là où je la trouve, là est mon foyer » disait 

Beethoven. 

On parle d’ailleurs d’une « belle action » devant la générosité, le don de soi, le sacrifice. On 

parle d’un « beau geste », devant un acte juste, responsable, miséricordieux. Cette beauté, 

empreinte de sagesse, traverse les mythes, les légendes, les contes et parfois derrière une 



 

Planche d’un membre de la loge le Cœur et l’Esprit, Orient de Voiron 

apparente laideur nous reconnaissons le rayonnement de la vraie beauté qui dépasse 

l’apparence. Il suffit de regarder les tableaux du peintre Jérôme Bosch ; on y découvre que les 

monstres sont beaux. La foi de ces hommes leur a fait découvrir que même dans le mal pouvait 

germer du beau et du bon. Que l’ombre illumine la lumière… C’est l’histoire de Quasimodo, 

de Shrek, de la Belle et la Bête et je citerai à nouveau Plotin : « Il n’y a pas de beauté plus réelle 

que la sagesse que l’on voit en quelqu’un. On l’aime, sans égard à son visage qui peut être laid, 

selon le sens commun. On laisse là toute son apparence extérieure, et l’on recherche sa beauté 

intérieure qui illumine. » 

Il est vrai que toute beauté n’atteint pas la sagesse parfaite mais tout vraie beauté relève de cette 

essence, et tend vers « l’harmonie », une notion qui a l’approbation de tous les sages depuis 

l’Antiquité. L’harmonie n’est pas uniquement faite des traits qui la composent. On la reconnaît 

par ce qu’elle répand autour d’elle, favorisant le partage et la communion, dispensant une 

lumière de bienfaisance qui est par essence la bonté. Ce sont les deux faces inséparables d’une 

même entité et lorsqu’elles sont garanties l’une par l’autre on est dans « l’état suprême de la 

vérité » comme le dit François Cheng ; il ajoute que cela va dans le « sens de la vie ouverte, 

celle à laquelle on aspire comme à une chose qui se justifie en soi ». 

Cette beauté, dit-il, nous conduit alors vers : « l’état de joie et de liberté, elle permet à la bonté 

même de dépasser la simple notion de devoir. La beauté est alors la noblesse du bien, le plaisir 

du bien, la jouissance du bien, le rayonnement même du bien ». 

Mais la bonté est aussi don de soi et ce don qui fut souvent choisi par les peintres, les poètes, 

les musiciens comme centre de leurs oeuvres, où elle brille d’une étrange beauté. Le symbole 

du pélican, la Piéta de Michel Ange, le chant des Partisans. 

Pour les disciples de Confucius : « La plus belle vertu est d’être prêt à sauver l’humain. » On 

sait que beaucoup d’hommes ont donné leur vie pour défendre la liberté, pour défendre la paix, 

pour défendre leurs Frères.  

Pour ma part, je reste sceptique sur les pratiques de la guerre et sur le nombre des morts qu’elle 

engendre : je ne suis pas attirée par l’héroïsme à tout prix. A l’apologie claironnante des champs 

de bataille, je préfère le murmure des colombes de la paix. Je rejoints Georges Brassens 

lorsqu’il chante que l’on peut mourir pour des idées d’accord mais de mort lente. 

Cependant, nous ne serions pas ici en pleine liberté, si d’autres n’avaient pas sacrifié leur vie 

pour défendre toutes les valeurs attachées aux Droits Humains et leurs actes, célébrés par les 

arts ou gravés dans la mémoire collective, restent beaux de force et de courage.  

J’avoue aussi m’être souvent interrogée sur l’extraordinaire résistance des hommes confrontés 

à la barbarie ; je reste fascinée de voir les visages garder la part de lumière qui sourd de l’âme 

humaine et transparaît sous des traits fatigués, émaciés. Dans des conditions de vie 



 

Planche d’un membre de la loge le Cœur et l’Esprit, Orient de Voiron 

épouvantables on voit des femmes qui réussissent à garder leur élégance, leur grâce, leur 

sourire ; des musiciens composer de nouvelles œuvres ; des poètes célébrer le bonheur et 

l’amour ; des enfants jouer, forts de cette dignité profonde qui affronte au nom de la vie.  

Pouvons-nous alors en revenir à Dostoïevski et croire que dans les pires situations, la beauté 

surgit envers et contre tout, comme une rédemption, en triomphant du mal qui tente de 

l’anéantir en même temps qu’il cherche à détruire la vie. En examinant de très près ses grossiers 

compagnons qui lui étaient d’abord apparu comme des bêtes fauves, le prisonnier découvre 

sous les physionomies les plus sombres, un rayon qui transparaît, les embellit, les réchauffe. 

C’est l’accoutumance d’un homme jeté dans les ténèbres : il apprend à voir et jouit vivement 

des pâles clartés reconquises. Au contact de ces natures simples, il apprend à supporter ses 

maux avec la dignité des pauvres. Il partage avec eux la fraternité, la solidarité, l’humilité, la 

tolérance. L’auteur avait-il prévu cette transformation morale au début du roman quand il dit 

dans son récit : « Par les fentes de la palissade on aperçoit un petit coin de ciel, non plus de ce 

ciel qui est au dessus de la prison, mais d’un autre ciel lointain et libre. » 

Conclusion 

Mais il me faut conclure et revenir de cette longue randonnée spirituelle. Ce voyage au cœur 

du labyrinthe qu’est le monde de la beauté ne me laisse pas indemne. Ayant franchi le premier 

piège des apparences superficielles, après m’être échappée de quelques culs-de-sac futiles ou 

dangereux, j’ai trouvé un chemin qui m’a conduite au Centre, là où je voulais aller. Je voulais 

aller au cœur de notre Temple, près de l’espace sacré, près de l’axe du monde ; je voulais aller 

vers les trois piliers qui éclairent les circumambulation de notre chemin. 

Ce que j’y ai trouvé c’est l’idée que la beauté est inscrite dans « la basse continue de chaque 

être » et que quoiqu’il arrive elle vibre et sonne comme la vertu de l’Espérance.  

Ce que j’y ai trouvé, c’est que ce n’est pas uniquement dans la contemplation du monde que 

l’on peut trouver des raisons de le sauver mais c’est dans une Foi inébranlable en la 

perfectibilité de la nature humaine qui  secrète en secret la Beauté.  

Cela me fait songer encore une fois à la grandeur des cathédrales : elles contiennent la force et 

la sagesse mais si elles nous apportent la joie, l’amour, la paix, c’est qu’en plus elles sont 

belles et que cela nous laissent espérer un lien entre la terre et le ciel, entre l’équerre et le 

compas. 

 

 


